XXXIV
GIORNATA MONDIALE
DEL MALATO

11 febbraio 2026

" COMMENTO TEOLO

o

\

GICO-PASTORALE

«La compassione del Samaritano: amare portando il dolore dell’altro»

La parabola del Samaritano € uno dei
racconti piu luminosi e insieme piu
inquieti del Vangelo. Narra un incontro
mancato e un incontro compiuto: due uo-
mini passano oltre, uno si ferma. E il mi-
stero della compassione, ma anche della
liberta umana davanti al dolore. Gesu non
offre una teoria sull’'amore, ma una scena
concreta: un uomo ferito, un altro che si
china, olio e vino versati, una locanda che
accoglie. In questo intreccio di sguardi,
di mani e di tempo speso, si rivela il vol-
to stesso di Dio.

Nel tema scelto per la XXXIV Giornata
Mondiale del Malato — «La compassione
del Samaritano: amare portando il dolo-
re dell’altro» — Papa Leone XIV invita la
Chiesa a ritrovare nella compassione la
via della sua prossimita al mondo ferito.
Non un’emozione passeggera, ma un mo-
do di amare che si lascia ferire, che acco-
glie la fragilita dell’altro senza fuggirla.

La compassione, nel linguaggio del
Vangelo, non é solo un sentimento: € un
verbo che si muove, una forza che trasfor-
ma il tempo e lo spazio. E 'amore che si
fa carico, che si ferma, che tocca, che ac-
compagna.

In questa prospettiva, il Samaritano di-
venta icona di Cristo, ma anche del disce-
polo che si lascia abitare dal suo amore:
un amore che fascia le ferite del mondo
e le porta nel proprio cuore.

Lesempio di san Francesco d’Assisi — di
cuinel 2026 ricorre l'ottavo centenario del
transito — e la testimonianza di santa Ber-
nadette a Lourdes, luogo dove il dolore
€ accolto come mistero di speranza, mo-
strano la stessa via evangelica: la via della
prossimita che si fa dono, della compas-
sione che genera vita.

Il testo che segue sviluppa questo oriz-
zonte in tre movimenti: rallentare il pas-
so, per lasciare spazio all’altro; lasciarsi




XXXIV GIORNATA MONDIALE DEL MALATO

toccare dal dolore, per vivere la comu-
nione; suscitare la prossimita nel cuore
di molti, perché la compassione prenda
la forma della Chiesa.

1. Rallentare il passo: lasciare tempo
e spazio all’altro

La compassione non comincia dai sen-
timenti, ma dal ritmo. Prima ancora che
un gesto, € un modo di abitare il tempo.
Nella parabola popolarmente conosciuta
come «del buon Samaritano» (Lc 10,25-
37), la prima provocazione non e l'aiuto
prestato, ma la sosta, il cambiamento di
passo che permette I'incontro: «lo vide e
ne ebbe compassione» (Lc 10,33). Tutto
nasce da un rallentamento. Il Samarita-
no, a differenza del sacerdote e del levi-
ta, non “passa oltre”: si arresta, sospende
il proprio cammino, lascia che l'altro en-
tri nel suo tempo. La compassione & 'ar-
te di non avere sempre qualcosa di piu
urgente da fare.

Viviamo invece in una societa che ci
educa alla fretta e ci induce alla distrazio-
ne. Ci muoviamo come chi é sempre “ol-
tre”: oltre lo sguardo, oltre I'ascolto, oltre il
cuore. Non ci fermiamo perché temiamo
di perdere tempo, ma in realta perdiamo
umanita. Non vediamo piu il volto del do-
lore perché abbiamo perso la capacita di
lasciarci intercettare. Ci difendiamo die-
tro la teoria o dietro 'efficienza: o parlia-
mo del dolore come problema da analiz-
zare, o lo riduciamo a un servizio da ero-
gare. Cosl, senza accorgercene, neutraliz-
ziamo la compassione.

Rallentare il passo significa riconosce-
re che l'altro non € un ostacolo ma un
appuntamento. E la conversione dello
sguardo: non vedere la sofferenza come
deviazione dal cammino, ma come luogo
del passaggio di Dio. La compassione ini-
zia quando restituiamo al dolore il diritto
di fermarci. Non possiamo amare chi non

lasciamo esistere, chi non trova tempo nel
nostro tempo.

C’e una differenza tra parlare del dolore
e abitare il dolore. Il primo resta nell’astra-
zione, il secondo entra nella carne. 'amo-
re, per essere evangelico, deve dilatare lo
spazio dell'incontro. Per questo il Samari-
tanonon silimita a una carezza fugace: si
espone, si ferma, si fa vicino, versa olio e
vino, carica I'uomo sulla propria cavalca-
tura, lo porta con sé, si prende del tempo
per lui. Ogni gesto € una sosta, un tempo
donato, una cura paziente.

Rallentare il passo e la condizione per-
ché laltro esista davvero, non e romanti-
cismo spirituale. £ un atto teologico: solo
chisiferma puo riconoscere il Dio che pas-
sa. Nel volto ferito dell’altro, Dio ci attende.
La compassione, allora, non nasce dallo
sforzo ma dall’esposizione al volto dell’al-
tro: lasciare che la vita dell’altro irrompa
nella nostra. In un mondo che corre, fer-
marsi segna I'inizio della compassione.

2. Lasciarsi toccare dal dolore

Rallentare non basta se non si accetta
di lasciarsi toccare. Il Samaritano non si
ferma per curiosita o pieta astratta: si ac-
costa, tocca le ferite, versa olio e vino. La
compassione non é un gesto a distanza,
ma un contatto. E un movimento del cor-
po e del cuore insieme: si china, si coin-
volge, rischia. Chi si lascia toccare dal do-
lore non rimane spettatore, ma entra nel
mistero dell’altro con pudore e coraggio.

Lanostra cultura, invece, tende ad ane-
stetizzare la sofferenza. Ci difendiamo
con l'idea che basti un farmaco, una so-
luzione tecnica, un gesto rapido per “ri-
solvere” il problema. Anche nell’azione
pastorale spesso rischiamo di confonde-
re la cura con l'efficienza. Ma ci sono do-
lori che non si eliminano: si attraversano.
Il primo passo non e guarire, ma infran-
gere la distanza.




E il gesto di san Francesco quando, an-
cora giovane e inquieto, incontrd un leb-
broso sulla strada di Assisi. In quell’epoca
ilebbrosi erano considerati impuri, esclu-
si dalla societa e temuti come contagiosi.
Francesco, istintivamente, avrebbe voluto
fuggire; ma in lui maturd una decisione
nuova: fermarsi, accostarsi, abbracciare e
baciare quel lebbroso.

Nelle Fonti Francescane egli stesso ri-
cordera cosl quell'incontro, che segnera
I'inizio della sua conversione:

«Quando ero nei peccati, mi sembrava
cosa troppo amara vedere i lebbrosi; e
il Signore stesso mi condusse tra loro e
usai con essi misericordia. E allontanan-
domi da loro, cid che mi sembrava ama-
ro mi fu cambiato in dolcezza d’anima e
di corpo» (FF 110, Testamentum 1-3).

Non fu un miracolo nel corpo, ma un
miracolo nel cuore: Francesco non guarl
la lebbra, ma guari dalla paura. Quell’ab-
braccio rovescio la sua sensibilita: cio che
prima era disgusto divenne tenerezza, cid
che sembrava contaminazione divenne
comunione.

E qui che fiorisce la vera compassione:
quando smettiamo di voler “gestire” il do-
lore e scegliamo invece di abitarlo con
l'altro. La guarigione piu grande non e
quella del corpo, ma quella della distanza.
E in quel contatto — nelle ferite che si toc-
cano — che si apre lo spazio della grazia.

Il dolore ha molte forme —fisico, psichi-
co, morale, spirituale — e ciascuna chiede
una prossimita diversa. Ma, in ogni caso,
I'amore autentico non teme il contatto.
Gesu non ha guarito solo con le parole,
ma con le mani, con la saliva, con 'ab-
braccio. Ogni suo gesto € una carezza che
restituisce dignita. Il suo toccare purifica:
perché il dolore non si vince con la distan-
za, ma con la comunione.

Tuttavia c’¢ un limite che 'uomo non
puo oltrepassare. Ci si pu0 accostare al do-

COMMENTO TEOLOGICO-PASTORALE

lore, ma non salvarlo da soli. E necessario,
allora, lasciar agire Cristo in noi. Solo Lui
puo versare l'olio e il vino della grazia; so-
lo Lui puo trasformare la compassione in
redenzione. Nella parabola, 'olio e il vi-
no non sono semplici medicamenti, ma
segni sacramentali della presenza di Dio
che guarisce. Il Samaritano e icona di Cri-
sto, ma anche di ogni discepolo che lascia
che Cristo ami dentro di lui.

Papa Leone XIV, in Dilexi te, ricorda che
l'amore per i poveri e i sofferenti non e
filantropia, ma partecipazione all’'amore
di Cristo. Egli solo rende feconda la nostra
compassione, perché la purifica e la tra-
sforma in dono. Lasciarsi toccare dal do-
lore significa dunque lasciare che Cristo ci
tocchi nel dolore dell’altro, unendoci alla
sua croce. Solo chi si lascia ferire dall’amo-
re pud diventare strumento di guarigione.
La compassione non é nella forza di chi
salva, ma nella debolezza di chi si lascia
salvare insieme all’altro.

3. Suscitare la prossimita nel cuore
di molti

La parabola del Buon Samaritano non si
conclude con un gesto solitario, ma con
una consegna: «gli si fece vicino, gli fascio
le ferite, versandovi olio e vino; poi lo cari-
co sulla sua cavalcatura, lo porto in un al-
bergo e si prese cura di lui» (Lc 10,34). 11 Sa-
maritano non trattiene, ma coinvolge. La
compassione, infatti, non é solo un’espe-
rienza o una virtu individuale: € una re-
sponsabilita condivisa. Il dolore non puo
essere portato in solitudine: ma chi si e
lasciato ferire dall’amore impara a gene-
rare comunione, coinvolge altri: la pros-
simita si fa Chiesa.

Lalbergo della parabola oggi non coin-
cide con le strutture o le opere, ma con la
disponibilita di molti a lasciarsi coinvol-
gere nella forma della comunione eccle-
siale. Sono i volontari che prestano tem-




XXXIV GIORNATA MONDIALE DEL MALATO

po e mani, i professionisti che esercita-
no la cura con assoluta competenza e in
molti casi come vocazione, i ministri e i
consacrati che testimoniano la prossimi-
ta di Dio in mezzo al dolore. In ciascuno
di loro sirinnova la parabola: non perché
abbiano risposte pronte, ma perché san-
no restare accanto. lamore che si orga-
nizza diventa servizio, ma 'amore che si
radica nella fede diventa segno del Re-
gno. E questo il senso dell’«albergo»: una
comunita che custodisce, che accompa-
gna, che continua l'opera iniziata dal Sa-
maritano.

Ma la parabola aggiunge un dettaglio
prezioso: il Samaritano promette di tor-
nare. «Il giorno seguente, tird fuori due
denari e li diede all’albergatore, dicendo:
“Abbi cura di lui; cid che spenderai in piq,
te lo paghero al mio ritorno» (Lc 10,35). E
I'immagine dell’attesa cristiana. Ogni ge-
sto di compassione vive orientato al ritor-
no del Signore. Siamo chiamati a mante-
nere alta la tensione spirituale, a servire
con le mani immerse nella sofferenza e lo
sguardo fisso nella speranza.

Papa Leone XV, in Dilexi te, ricorda che
la compassione autentica non si esauri-
sce nell’'urgenza, ma rimanda sempre a
Cristo, unico compimento di ogni gesto
d’amore. Non basta curare: bisogna ricon-
durre ogni guarigione a Lui, perché nes-
sun bene e pieno se non si apre all’eterni-
ta. La compassione cristiana custodisce la
promessa del ritorno del Signore e della
piena comunione con Lui.

Per questo ogni comunita, anche la pia
fragile, puo diventare «locanda del Van-
gelo»: un luogo dove si porta e si condi-
vide il dolore, dove si vive la prossimita
come missione, dove la speranza non e
solo parola ma presenza. Il compito della
Chiesa non é dare risposte a tutto, ma te-

UFFICIO NAZIONALE

salute@chiesacattolica.it

nere accesa la fiamma della compassione,
finché Egli verra.

Suscitare la prossimita nel cuore di tanti
significa far nascere in molti la stessa in-
quietudine del Samaritano: non passare
oltre. Significa educare alla lentezza, al-
la concretezza, alla fede che trasforma la
compassione in comunione. E cosi che il
mondo, anche ferito, puo tornare a esse-
re umano: quando I'amore di Cristo, at-
traverso di noi, continua a farsi prossimo,
fino al suo ritorno.

Con Maria, madre della compassione

Ci affidiamo a Maria, la Madre che ai piedi
della Croce (cfr Gv 19,25-27) diventa 'ico-
na vivente della Chiesa che vive la com-
passione.

Nel suo stare accanto al Figlio, Maria ral-
lenta il passo, entrando nella sua solitu-
dine, restando presso la sua croce, tutto
custodendo nel suo cuore.

Maria si lascia toccare dal dolore: acco-
glie la spada che le trafigge I'anima e, in
quella ferita, lascia agire I'amore del Cro-
cifisso.

Infine, Maria suscita la prossimita: sotto la
Croce nasce la Chiesa, affidata alla recipro-
cita di un legame — “Donna, ecco tuo fi-
glio... Ecco tua madre” (Gv 19,26-27) — che
trastorma il dolore in comunione.

Cosli la Madre diventa immagine di ogni
discepolo e di ogni comunita che, unita a
Cristo, porta il dolore dell’altro come luo-
go di amore e di speranza.

In lei la compassione del Samaritano tro-
va il suo compimento: una Chiesa che
non passa oltre, che si lascia toccare, che
genera prossimita.

Con lei e come lei, impariamo che 'amo-
re vero non fugge il dolore, ma lo porta —
e, portandolo, lo trasfigura in vita nuova.

A cura dell’Ufficio Nazionale per la pastorale della salute della CEI

salute.chiesacattolica.it




