
LETTERA ALLA COMUNITÀ DIOCESANA PER LA QUARESIMA 2026

La misura della nostra vita è la carità di Cristo: 
comunione, giustizia e verità. 

Gesù Cristo è il Signore. Nostra unica speranza.

	 Carissimi Fratelli e Sorelle, amati da Dio, il grande dono del cammino quaresimale chiama tutti a con-
centrare lo sguardo su Gesù, Verbo umanato per noi, e ad accogliere con dedizione e generoso impegno il 
suo invito alla conversione del cuore e della vita secondo il suo amore. Agostino, nel commento ai Salmi, 
mostra la vita come cammino in cui sicuramente incontriamo delle prove, ma il progredire in esso coincide 
con il volerle e saperle attraversare. Il cammino quaresimale è tempo di rigenerazione in cui la memoria del 
percorso di vita già affrontato è condizione per disporsi alla novità della grazia che opera in questo tempo 
opportuno. Ricordare è un atto d’amore verso la vita, in tutte le sue trame e relazioni, soprattutto se segnata 
da prove e sofferenze: il ricordare è sperimentare come la grazia abbia sostenuto e condotto oltre tali difficoltà. 
Ciò dispone a saper guardare avanti e non lasciarsi irretire dalle circostanze, anche le più problematiche, 
e cercare la via per riprendersi. Convertire il cuore tra memoria e disponibilità alla vita, come dono di Dio 
per sé e per gli altri, è tensione positiva verso la Luce di Cristo che rischiara il cuore, avvolge e conduce oltre 
le ombre del quotidiano. 
	 Tutto nella nostra vita si intreccia in un tessuto in cui ogni elemento trova senso e riconsiderando, nella 
memoria della fede, il personale percorso compiuto dispone il cuore a ciò che verrà, senza lasciarsi sedurre 
da facili scorciatoie o alternative. La Quaresima è invito a vincere la suggestione di allontanarsi dalla vita, 
che richiede attenzione e impegno, con aspettative vaghe e illusorie; è invito a guardare ciò che realmente 
la vita è. Accogliamo con gratitudine il dono di questo tempo opportuno in cui grazia di Dio e impegno 
personale si incrociano sui sentieri della preghiera, penitenza e carità, per ottenere frutti per sé e per quanti 
ci accompagnano nella vita. La conversione personale è sempre un rigenerarsi insieme agli altri e per gli 
altri: non siamo mai soli nel cammino della fede e della vita; inevitabilmente, le scelte personali hanno un 
riverbero sugli altri e possono essere occasione di crescita o di difficoltà. L’impegno a modificare, nel cuore, 
le condizioni che possono deformare il senso autentico della persona, nella trama complessa delle relazioni, 
richiede ulteriore vigilanza per “raddrizzare i sentieri del Signore” nei percorsi del quotidiano. 
	 Ma, per verificare sé stessi, in rapporto con Dio e con gli altri, nelle varie vicende è necessario vincere la 
seduzione dell’autonomia, la presunzione egoistica di essere unica misura di sé: più che affidarsi a Lui e misu-
rarsi con la sua misericordia, si può cedere alla tentazione di escluderlo, di sostituirlo con altri riferimenti 
che, nei fatti, risultano non adeguati a qualificare la vita. Il cammino quaresimale chiede di fare spazio 
nel cuore e lasciarlo abitare da Dio; tale Presenza è il punto fermo che, con la sua grazia e il suo conforto, 
pacifica la memoria e crea la condizione giusta per rilanciare, fiduciosi, la vita oltre le insufficienze e le 
fragilità. Siamo chiamati ad uscire dalla alienazione esistenziale, dai mille volti, e incontrare il Volto della Mi-
sericordia, il Cristo: Lui rivela la meta e le condizioni del viaggio attraverso la Parola e la Carità che orientano 
a scelte concrete. Per rendere fruttuoso tale impegno è necessario innanzitutto «rientrare in sé stessi, grazie 
alla preghiera e all’aiuto di Dio e, immergendosi nella profondità del cuore, rintracciare e affrontare tre grandi 
suggestioni che invadono l’anima, creano zone d’ombra interiori e riducono la vera libertà, assoggettandola ad 
una progressiva espropriazione della vita: la distrazione, la superficialità, l’indolenza (Cf. Marco il Monaco, 
Custodisci il dono di Dio in te). 
	 Bisogna guardare lucidamente sé stessi per resistere alla finzione suggestiva della realtà mediatica, del 
desiderio di consenso/riconoscimento, del fascino dei consumi, quale terreno di una ipotetica pienezza di 
vita in cui queste suggestioni prolificano e attraggono. La distrazione produce l’allontanamento dall’essen-
ziale, dal bene che vale per sempre, e diviene radice che alimenta frammentazione e dispersione nella vita; 
la superficialità, che non considera realisticamente il senso delle vicende, diviene sua complice nell’espan-
derne il dominio; l’indolenza, che induce alla passività, tesse nell’anima il velo tenebroso di una nube oscura, 
abituandosi alla superficialità e rifuggendo impegno e sacrificio. Per affrontare e vincere queste suggestio-
ni bisogna aprire il cuore a Dio, origine e causa di ogni bene, e ritornare a sé stessi, lasciando il territorio 



straniero di suggestioni che catturano la persona legandola a interessi frammentari, illusori e superficiali.  
Il ritorno a Casa, con il riferimento alla Parola che guida i passi, determina un progressivo passaggio dalla 
superficialità alla concentrazione e, nel ritrovare l’intimità profonda di sé, apre lo sguardo al valore auten-
tico della vita: oggetto dei pensieri sarà tutto quello che è vero, nobile, giusto, puro, onorato, quello che è virtù 
e merita lode (Ef 4,8), nel realismo faticoso del vivere quotidiano. La consapevolezza della fede in Dio, uno e 
trino nell’amore, dirada le ombre nel cuore, libera da ciò che attrae/distrae e concentra sull’essenziale della 
vita, accolta in pienezza, nelle sue varie condizioni e situazioni. 
	 La chiarezza interiore, con la presenza della grazia di Dio, spinge così a dare volontà al cuore in una azio-
ne costante e generosa: il dinamismo della carità mostra la misura vera delle relazioni e della vita. La carità 
zelante nella cura e prossimità all’altro, soprattutto nei suoi bisogni, si alimenta nel fiducioso affidamento 
a Dio, in ogni prova; è sostenuta dalla speranza che orienta lo sguardo tra le penombre della vita e si veste 
con le armi della giustizia per una comune santificazione (Rm 6,13). «Quando infatti, in forza della grazia 
operante, si cerca di custodire con cura nell’anima la sinfonia tra vera conoscenza, memoria della Parola di Dio 
e zelo buono, allora scompare ed è ridotta in essa ogni traccia di dimenticanza o distrazione, ignoranza o confu-
sione, indolenza o passività, e si rende feconda, in segni concreti, la grazia che è dono di Cristo Signore e del suo 
Spirito» (Cf. Marco il Monaco, Custodisci il dono di Dio in te). 
	 Carissimi Fratelli e Sorelle, il cammino personale di continua conversione si realizza con e per gli altri, 
avendo come riferimento comune la misura di Cristo. La vera misura della nostra vita è la comunione in Lui 
e tra noi, corresponsabili della edificazione del corpo ecclesiale e della qualificazione della vita secondo la 
sua carità. Iniziamo, con passo deciso, il cammino quaresimale (synòdos) come carovana unificata dallo 
Spirito (synodìa) in cui tutti (synòdoi) condividono il viaggio per conformare la vita alla misura della carità 
di Cristo, nei vari contesti. Vivere a misura di Cristo (Ef 4,13) esprime l’ideale della maturità cristiana nel 
percorso di trasformazione interiore per seguirlo nello stile di servizio, amore e umiltà, passando attraverso 
la “porta stretta” di un egoismo da combattere e superare. Comportiamoci in maniera degna di Lui: «Non 
rechiamo oltraggio al Signore Gesù Cristo; onoriamo gli anziani, educhiamo i giovani; si dimostri sinceramente 
l’intenzione di vivere in pace; si manifesti, attraverso il silenzio, di saper dominare la propria lingua; si mostri 
amore verso tutti, senza alcuna preferenza, con purezza di coscienza. Dio conosce, nelle loro più intime pieghe, i 
nostri pensieri e i nostri desideri» (Clemente Romano, Lettera ai Corinti). 
	 La Via dell’Incarnazione, contemplata nel tempo natalizio, mostra ora «ciò che dobbiamo all’uomo, per-
ché insegna che quando fai per gli uomini nella verità e nella giustizia lo fai per Dio. Ma la radice della giustizia, 
il fondamento di ogni equità e che tu non faccia ciò che non vuoi ti sia fatto, che tu misuri l’animo altrui dal tuo 
stesso animo. Se è duro sostenere le ingiurie e se chi con esse ti offende ti sembra ingiusto, trasferisci nella persona 
altrui ciò che senti di te e giudica l’altro in base alla tua persona: comprenderai così che tu agirai ingiustamente 
se nuoci agli altri, quando ingiustamente agisce un altro se nuoce a te. Se ponderiamo ciò nella nostra mente, 
conserveremo l’innocenza, che è quasi il primo gradino su cui sta la giustizia. Primo dunque è non nuoce-
re, il seguente giovare. Così nei campi incolti, prima di incominciare a seminare, estirpati cespugli, tagliate le 
radici nodose, è necessario ripulirne il terreno; in tal modo dall’animo nostro è necessario prima strappare le 
negatività, e solo poi seminare le virtù, perché il seme della parola di Dio porti in noi frutti di vita immortale» 
(Lattanzio, Epitome delle Divine Istituzioni).
	 Con l’aiuto di Maria, Madre nostra, e l’intercessione dei Santi Protettori, procediamo con fiducia nel 
percorso quaresimale di purificazione da ciò che spinge alla distrazione, alla superficialità e al disimpegno. 
La Parola di Dio sollecita a ritrovare la giusta misura nella vita: «Abbi un cuore retto e sii costante, tendi 
l’orecchio e accogli parole sagge, non ti smarrire nel tempo della prova. Stai unito a lui senza separartene; sii pa-
ziente nelle vicende dolorose, perché l’oro si prova con il fuoco. Voi che temete il Signore, amatelo, e i vostri cuori 
saranno ricolmi di luce» (Sir 2,1-13). Ognuno, con la luce della Parola e la forza dello Spirito, percorra que-
sto sentiero personale e comunitario, trovando ulteriore aiuto nella grazia giubilare dell’anno francescano 
e nelle meditazioni sulla virtù della giustizia che approfondiremo nei vari incontri quaresimali.

Viterbo, 18 febbraio 2026, Mercoledì delle Ceneri
                                                                               
							         Orazio Francesco Piazza
                                                                                            Testimone e guida nella fede


